
 

 

CURRÍCULO, CULTURA E TERRITÓRIO: articulações entre saberes 

tradicionais e políticas educacionais 

 

 

Maricélia Moraes RIBEIRO (UEMS – Campo Grande) 

Bartolina Ramalho CATANANTE (UEMS – Campo Grande) 
 

RESUMO: a presença dos saberes tradicionais e da educação ambiental crítica no 
currículo escolar configura-se como um elemento essencial para o fortalecimento da 
diversidade epistêmica e para a construção de práticas educativas mais plurais, 
contextualizadas e socialmente comprometidas. Este relato de experiência com proposta 
pedagógica adota uma abordagem teórico-reflexiva, fundamentada em autores que 
discutem a decolonização do conhecimento, a interculturalidade e a justiça socioambiental. 
Por meio da análise de estudos e vivências profissionais das autoras o trabalho propõe 
sequências didáticas que articulam conteúdos escolares às expressões culturais, saberes 
ancestrais e práticas de cuidado com o território. A proposta enfatiza a formação docente 
como chave para a inclusão de tais saberes no cotidiano escolar, sugerindo alternativas 
metodológicas que favorecem o protagonismo comunitário, a escuta ativa e a 
interdisciplinaridade. Os resultados apontam para o potencial transformador da valorização 
dos territórios e suas epistemologias na construção de políticas educacionais mais 
equitativas. Conclui-se que a incorporação dos saberes tradicionais como eixo estruturante 
da prática pedagógica representa uma contribuição efetiva para os planos educacionais em 
âmbito nacional, estadual e municipal. 
 
Palavras-chave: saberes tradicionais; educação ambiental crítica; currículo escolar; 
formação docente; justiça socioambiental. 
 

1 Introdução 

Este trabalho tem como proposta refletir sobre a inserção dos saberes 

tradicionais e da educação ambiental crítica no currículo escolar, especialmente em 

contextos de diversidade cultural e territorial, como os vivenciados em comunidades 

quilombolas. A partir de estudos das autoras como educadoras e pesquisadoras, 

busca-se discutir como práticas pedagógicas que valorizam os conhecimentos 

ancestrais, os modos de vida comunitários e a relação espiritual com a natureza 

podem contribuir para uma formação docente mais plural, situada e comprometida 

com a justiça social. 

 
Universidade Estadual de Mato Grosso do Sul, maricelia.moraesribeiro@gmail.com 

Universidade Estadual de Mato Grosso do Sul, bartolina@uems.br 



 

 

A educação ambiental, quando articulada aos saberes tradicionais, ultrapassa 

a dimensão técnica e normativa, tornando-se um campo de disputa epistemológica e 

política. Em territórios quilombolas, o conhecimento não se limita aos conteúdos 

escolares convencionais, mas emerge das narrativas, dos rituais, das práticas de 

cuidado com o território e da memória coletiva. Reconhecer esses saberes como 

legítimos e integrá-los ao currículo escolar é um gesto de resistência à colonialidade 

do saber e uma afirmação da diversidade epistêmica. 

Este trabalho insere-se no debate sobre a construção de políticas públicas 

educacionais, como o Plano Nacional de Educação (PNE) e os planos estaduais e 

municipais, que reconheçam a pluralidade cultural e epistemológica do Brasil. Ao 

propor caminhos para uma educação ambiental crítica e territorializada, se pretende 

contribuir com subsídios para a formação docente e para o fortalecimento de 

práticas pedagógicas que dialoguem com os contextos reais das escolas públicas, 

especialmente aquelas situadas em territórios tradicionais. 

 

2. Referencial Teórico 

A inserção dos saberes tradicionais no currículo escolar exige uma ruptura 

com os modelos hegemônicos de ensino que historicamente marginalizaram os 

conhecimentos produzidos por povos originários, comunidades quilombolas e grupos 

populares. A compreensão dessa inserção como práticas contra hegemônicas 

também dialoga com a perspectiva de Antonio Gramsci. Reconhecer os saberes 

quilombolas como conhecimento legítimo é, assim, romper com esse padrão e 

reinscrever no currículo outras formas de pensar, viver e ensinar. Para Gramsci, a 

produção do conhecimento está ligada a processos históricos concretos e desiguais, 

nos quais determinados grupos sociais concentram o acesso à formação intelectual. 

É a partir dessa crítica que ele aponta: 

Deve-se notar que a elaboração das camadas intelectuais na 
realidade concreta não ocorre num terreno democrático abstrato, 
mas segundo processos históricos tradicionais muito concretos. 
Formaram-se camadas que, tradicionalmente, “produzem” 
intelectuais; e elas são as mesmas que, com frequência, 
especializaram-se na “poupança”, isto é, a pequena e média 
burguesia fundiária e alguns estratos da pequena e média burguesia 
urbana. A diferente distribuição dos diversos tipos de escola 
(clássicas e profissionais) no território “econômico” e as diferentes 
aspirações das várias categorias destas camadas determinam, ou 



 

 

dão forma, à produção dos diferentes ramos de especialização 
intelectual. (Gramsci, 2001, p. 20) 
 

Nesse contexto, a reflexão de Vera Maria Candau (2020) é fundamental. A 

autora nos convida a pensar a educação a partir de uma perspectiva intercultural 

crítica, ancorada no reconhecimento das diferenças, na valorização de saberes 

subalternizados e na desconstrução de epistemologias coloniais.  

Os processos educacionais, em geral, reforçam a lógica da 
colonialidade, promovendo a homogeneização dos sujeitos neles 
implicados, reconhecendo um único tipo de conhecimento como 
válido e verdadeiro, aquele produzido a partir do referencial 
construído pela modernidade europeia. Se não questionarmos o 
caráter único do que consideramos desenvolvido, moderno, 
civilizado, verdadeiro, belo, não podemos favorecer processos em 
que se promova o diálogo intercultural. Desnaturalizar os processos 
de colonialidade constitui um desafio fundamental para o 
desenvolvimento da educação intercultural crítica e decolonial. 
(Candau, 2020, p. 681) 
 

Para Candau, a educação intercultural não é apenas o encontro entre culturas 

distintas, mas sobretudo a problematização das assimetrias de poder que 

hierarquizam os conhecimentos e definem quem pode ensinar, falar e ser escutado. 

A Educação Ambiental concebida como prática pedagógica enraizada no território, 

assume esse papel de insurgência pedagógica, ao permitir que saberes tradicionais, 

muitas vezes silenciados pela escola, se tornem referências legítimas na formação 

dos sujeitos. 

A interculturalidade crítica também questiona fortemente o 
eurocentrismo. Afirma a pluralidade epistêmica presente nos diversos 
grupos humanos. Desenvolve uma visão da história multifacetada e 
plural, que não pode ser reduzida a uma linearidade. Reconhece as 
contribuições do eurocentrismo, mas nega sua universalidade. Afirma 
que se trata de uma produção particular que foi/é universalizada e 
que deve entrar em diálogo com outras epistemologias que foram 
negadas, inferiorizadas ou mesmo destruídas. Reconhecer esta 
realidade e promover processos de (re)com 
strução de conhecimentos outros é uma preocupação fundamental 
da educação intercultural crítica e decolonial que deve mobilizar uma 
nova perspectiva para se conceber e desenvolver os currículos 
escolares. (Candau, 2020, p. 681) 
 

Segundo Stuart Hall (2003), a identidade cultural não é algo fixo ou essencial, 

mas sim um processo de constante (re)construção, constituído por articulações 

múltiplas entre passado, presente e futuro.  



 

 

Esse processo produz o sujeito pós-moderno, conceptualizado como 
não tendo uma identidade fixa, essencial ou permanente. A 
identidade torna-se uma “celebração móvel": formada e transformada 
continuamente em relação às formas pelas quais somos 
representados ou interpelados nos sistemas culturais que nos 
rodeiam. E definida historicamente, e não biologicamente. (HALL, 
2003, p. 13). 
 

Essa perspectiva é essencial para compreender como os saberes tradicionais 

podem ser integrados ao currículo escolar não como conteúdos exóticos ou 

folclóricos, mas como expressões legítimas de conhecimento e pertencimento. 

A educação, em contextos marcados por legados coloniais, não é apenas um 

instrumento neutro de transmissão de saberes, mas um terreno em disputa, em que 

se define quem pode ensinar, quem pode ser ouvido, e quais conhecimentos são 

considerados válidos. Compreender e transformar essas relações envolve 

necessariamente uma discussão sobre o lugar de fala, conceito que ganha 

centralidade nos debates contemporâneos sobre descolonização do saber e justiça 

cognitiva.  

À luz das reflexões de Grada Kilomba (2019), compreende-se que o lugar de 

fala diz respeito à posição social, política e histórica de onde se fala, escreve e 

produz conhecimento. Trata-se de reconhecer que toda produção de saber carrega 

marcas de origem, e que os saberes dominantes, historicamente, têm sido aqueles 

produzidos por sujeitos brancos, masculinos, letrados e situados no Norte global. 

É desnecessário escolher entre os posicionamentos se se pode falar 
ou não. No entanto, Spivak alerta as/os críticas/os pós-coloniais 
contra a romantização dos sujeitos resistentes. Ela leva a sério o 
desejo de intelectuais pós-coloniais de enfatizar a opressão e 
viabilizar as perspectivas dos grupos oprimidos. Não obstante, seu 
objetivo é desafiar a simples suposição de que podemos recuperar o 
ponto de vista da subalterna. A própria ausência (no centro) da voz 
da/o colonizada/o pode ser lida como emblemática da dificuldade de 
recuperar tal voz, e como a confirmação de que não há espaço onde 
colonizadas/ os podem falar. (SPIVAK, apud KILOMBA, 2019, p. 49). 
 

Kilomba nos desafia a pensar não apenas sobre quem fala, mas para quem 

se fala e a partir de onde. Em espaços educativos marcados por colonialidade, como 

muitas escolas brasileiras ainda o são, os saberes populares, negros e quilombolas 

são frequentemente marginalizados ou estetizados, transformando-se em 

“curiosidades culturais” ao invés de fundamentos epistemológicos. 



 

 

O discurso das/os intelectuais negras/os surge, então, 
frequentemente como um discurso lírico e teórico que transgride a 
linguagem do academicismo clássico. Um discurso que é tão político 
quanto pessoal e poético[...]. Essa deveria ser a preocupação 
primordial da descolonização do conhecimento acadêmico, isto é, 
lançar uma chance de produção de conhecimento emancipatório 
alternativo [...] a fim de transformar as configurações do 
conhecimento e do poder em prol da abertura de novos espaços para 
a teorização e para a prática. (KILOMBA, 2019, p. 59) 
 

Ao integrar vivências, afetos e espiritualidades ao ensino, a educação 

ambiental reconfigura o que se entende por autoridade pedagógica, propondo um 

saber enraizado no território e na escuta coletiva. Pensá-las como práticas de 

decolonização é reconhecer que outras formas de aprender, mais plurais, urgentes e 

transformadoras já estão em curso. 

 

3. Metodologia 

O presente trabalho se alinha na abordagem qualitativa, se configurando 

como um relato de experiência com proposta pedagógica em construção. Embora 

ainda não tenha sido realizada a pesquisa de campo, o estudo se fundamenta em 

referenciais teóricos discutidos ao longo do Mestrado Profissional em Educação e 

nas reflexões desenvolvidas no âmbito do Grupo de Estudos e Pesquisas em 

Práticas Educativas e História da Educação (GEPPEHER/UEMS). Se trata, portanto, 

de uma análise teórico-reflexiva que busca articular os saberes quilombolas, a 

educação ambiental crítica e o currículo decolonial, como forma de tensionar 

práticas pedagógicas hegemônicas e propor caminhos educativos enraizados no 

território. 

O delineamento metodológico assume caráter exploratório e investigativo, 

sustentado por referenciais que abordam a decolonização do saber, a educação 

ambiental crítica e a interculturalidade. A escolha por essa abordagem teórica busca 

reconhecer os territórios como espaços formativos, onde as experiências vividas e 

os saberes produzidos pelas comunidades quilombolas emergem como elementos 

legítimos para a construção de propostas pedagógicas.  

Assim, mesmo sem a realização empírica direta, o trabalho se apoia em uma 

escuta sensível aos debates construídos no percurso formativo do mestrado e nas 

reflexões coletivas do GEPPEHER/UEMS, reafirmando o compromisso com práticas 



 

 

educativas que valorizam a pluralidade epistêmica e a insurgência dos saberes 

subalternizados. Tal perspectiva é amplamente discutida por Candau (2020, p. 681), 

ao afirmar que: 

a perspectiva decolonial permite radicalizar a proposta da educação 
intercultural crítica. Propõe que nos situemos a partir dos sujeitos 
sociais inferiorizados e subalternizados, que são negados pelos 
processos de modernidade-colonialidade hegemônicos, mas 
resistem e constroem práticas e conhecimentos insurgentes numa 
perspectiva contra hegemônica. 
 

De acordo com o perfil da comunidade quilombola que a educação ambiental crítica 

pretende atingir. 

 

4. Desenvolvimento / Relato de Experiência 

A proposta de integrar saberes tradicionais e educação ambiental crítica ao 

currículo escolar nasce da necessidade de construir práticas pedagógicas que 

dialoguem com os territórios, com as culturas locais e com os sujeitos que habitam 

as escolas públicas brasileiras. Tendo em vista que a insuficiência ou até mesmo a 

ausência de formação específica, o currículo engessado e a falta de valorização 

institucional são obstáculos recorrentes. No entanto, há também experiências 

inspiradoras, em que educadores criam espaços de escuta, promovem atividades 

interdisciplinares e estabelecem parcerias com comunidades tradicionais. 

Este trabalho propõe a construção de sequências didáticas que articulem 

conteúdos escolares com saberes locais, especialmente nas áreas de Ciências, 

Geografia, História e Língua Portuguesa. Por exemplo, o estudo das plantas 

medicinais pode ser abordado como conteúdo de botânica, mas também como 

expressão cultural e prática ancestral. As narrativas sobre a origem do quilombo 

podem ser trabalhadas como história oral, identidade e resistência. A espiritualidade 

presente nas práticas comunitárias pode ser discutida como parte da formação ética 

e cidadã. 

Essas propostas pedagógicas não pretendem substituir o currículo oficial, 

mas ampliá-lo, tornando-o mais plural, situado e significativo. Ao reconhecer os 

saberes tradicionais como fontes legítimas de conhecimento, a escola se aproxima 

da realidade dos estudantes, fortalece vínculos com a comunidade e contribui para a 



 

 

construção de uma educação ambiental crítica, comprometida com a justiça social e 

com a preservação dos territórios. 

 

5. Discussão 

A integração dos saberes tradicionais ao currículo escolar representa uma 

ruptura com a lógica monocultural que historicamente estruturou a educação 

brasileira. Ao reconhecer os conhecimentos produzidos em territórios quilombolas 

como legítimos e relevantes, a escola amplia sua função social e pedagógica, se 

tornando um espaço de valorização da diversidade epistêmica e cultural. 

Essa proposta dialoga diretamente com os princípios da educação ambiental 

crítica, que não se limita à transmissão de conteúdos ecológicos, mas busca 

compreender as relações entre cultura, território, identidade e justiça socioambiental.  

Persistem entraves estruturais à valorização dos saberes tradicionais, como a 

formação docente limitada e a tendência de folclorizar conhecimentos comunitários, 

enfraquecendo sua legitimidade pedagógica. A proposta apresentada neste trabalho 

contribui com os debates sobre a construção dos Planos Nacional, Estadual e 

Municipais de Educação, ao sugerir que a valorização dos saberes tradicionais e da 

educação ambiental crítica seja incorporada como diretriz para a formação docente 

e para a organização curricular. 

 

6. Considerações Finais 

A valorização dos saberes tradicionais e da educação ambiental crítica no 

currículo escolar é um passo decisivo para construir uma educação pública plural, 

territorializada e comprometida com a justiça cognitiva. Ao reconhecer os 

conhecimentos produzidos nos territórios, como os preservados pelas comunidades 

quilombolas, como legítimos e transformadores, a escola amplia seu papel social e 

fortalece vínculos com a realidade dos sujeitos que a compõem. 

Este trabalho propôs reflexões sobre como a formação docente pode 

incorporar esses saberes às práticas pedagógicas, superando modelos 

eurocentrados e promovendo uma escuta ativa das memórias, narrativas e 

espiritualidades que constituem os territórios. A educação ambiental, nesse 



 

 

contexto, emerge como prática pedagógica insurgente, capaz de deslocar o centro 

do saber e instaurar currículos vivos, enraizados na coletividade e na ancestralidade. 

No campo das políticas públicas, inserir essas perspectivas nos Planos 

Nacional, Estadual e Municipais de Educação é um ato político urgente. Uma 

educação de qualidade precisa estar conectada aos territórios e aberta à diversidade 

epistêmica que compõe o país. A escola que escuta e dialoga com os saberes 

tradicionais transforma-se em espaço de resistência, cuidado e emancipação. Que 

essa escuta ecoe nas práticas docentes e nas decisões institucionais que moldam o 

futuro da educação brasileira. 

 

 
REFERÊNCIAS 

  
CANDAU, Vera Maria. Diferenças, educação intercultural e decolonialidade: 
temas insurgentes. Revista Espaço do Currículo, v. 13, n. Especial, p. 678–686, 
2020. 
 
GRAMSCI, Antonio. Cadernos do cárcere: Volume 2 - Os intelectuais. O 
princípio educativo. Jornalismo. Tradução de Carlos Nelson Coutinho. 2ª ed. Rio 
de Janeiro: Civilização Brasileira, 2001. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: 
DP&amp;A, 2003. 
 
KILOMBA, Grada. Quem pode falar? Falando do centro, descolonizando o 
conhecimento. In: KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de 
racismo cotidiano. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 


